
Globaler Süden und internationale
Solidarität

29. Januar 2026

Insbesondere durch die nationalistische Politik von Donald Trump ist die

internationale Solidarität reduziert worden: MAGA, Stopp von Entwicklungshilfe und

medizinischer Förderung für die Länder des Südens. Für eine Wiederaufnahme und

Stärkung der internationalen Solidarität ist es notwendig, die Rahmenbedingungen

und die Entwicklung des Verhältnisses zwischen den Ländern des globalen Südens

und Nordens näher zu betrachten.

 

Dies haben Daniel Sidler, Marino Ferri, Thomas Metzger und Regina Agast in dem

Band (2025): „Globaler Süden. Entwicklungspolitik und Erinnerung in einer

postkolonialen Welt“ analysiert.

Der Band ist in fünf Kapitel gegliedert, aus welchen einzelne für die Solidarität wichtige

Aspekte in dieser Rezension behandelt werden.

Einleitend stellen die Verfasser*innen fest, dass das ursprüngliche Ziel der

„Entwicklungszusammenarbeit“, den Wohlstand der reichen Länder für alle zu erreichen,

nicht eingehalten wurde. Deswegen sei eine historisch-kritische Analyse des Nord-

Südverhältnisses und der Konzepte von „Entwicklung“ und „Modernisierung“ erforderlich.

1. Begriffe, Konzepte, Debatten

Der „Globale Süden“ wurde lange Zeit als „Dritte Welt“ bezeichnet. Der Zusammenbruch

der kommunistischen Staaten hat die Begriffe „Erste“, „Zweite“ und „Dritte“ Welt

aufgehoben.

Dem „Globalen Süden“ werden nicht nur die Länder in Afrika, Mittel- und Lateinamerika und

weiter Teilen Asiens, sondern auch ärmere Länder im Mittelmeerraum und Osteuropa

zugerechnet.

Problematisch ist der Begriff „Entwicklung“, unter welcher meist die Anpassung an den

kapitalistischen Norden verstanden wird, der jedoch auch dort nicht zur Aufhebung von

Armut geführt hat.

André Gunder Frank kritisiert, dass dem Kolonialismus gemäß das Kapital von den

„unterentwickelten Satelliten“ in die „Metropolen“ abfließe. Diese Länder würden in erster

Linie als Rohstofflieferanten gesehen, was es ihnen unmöglich mache, ihre Position in der

Peripherie zu verlassen.

1



Fabian Eboussi Boulaga stellt dazu den Entwicklungsbegriff infrage, weil dieser auf der

Überlegenheit der westlichen Zivilisation beruhe und man mit seiner Übernahme auch deren

zentrale kulturelle Elemente übernehmen müsse. Arturo Esobar weist darauf hin, dass auch

in früheren europäischen Gesellschaften Formen des Umgangs mit Armut entwickelt wurden,

die nicht ausschließlich auf technologischem Fortschritt beruhen, sondern Vorstellungen von

Gemeinschaft, Genügsamkeit und Effizienz entsprechen. Die Ausbreitung der

Marktwirtschaft habe diese gemeinschaftlichen Bindungen zerbrochen.

2. Der globale Süden als politischer Akteur

Mit fortschreitender Dekolonisation entstand die „Bewegung der Blockfreien Staaten“, um

internationale Interessen vorwiegend der afrikanischen und asiatischen Staaten vertreten zu

können. Die Bewegung begann mit der Konferenz von Bandung im Jahre 1955. In Colombo

wurden 1976 fünf zentrale Prinzipien der Blockfreiheit formuliert: das Recht auf

Selbstbestimmung, wirtschaftliche Entwicklung, Frieden, Solidarität sowie Ablehnung von

Kolonialismus und Imperialismus.

Auf der Konferenz in Havanna im Jahre 1979 entwickelte sich ein Richtungsstreit: während

einige Staaten wie Jugoslawien dafür plädierten, einen eigenen Weg zu verfolgen, suchten

andere unter der Führung Kubas den Anschluss an die sozialistischen Staaten.

Als Folge der Entspannungs- und Abrüstungspolitik der Großmächte und des Zerfalls der

Sowjetunion rückte die Wirtschaftspolitik zunehmend in den Mittelpunkt der Politik –

verbunden mit der Forderung nach Beseitigung der Armut des Südens als Folge der

strukturellen Ungleichheit der Weltwirtschaft.

3. Nord-Süd-Beziehungen als Entwicklungszusammenarbeit

Die wirtschaftliche Ungleichheit zwischen Norden und Süden kam schon in der Terminologie

zum Ausdruck: während „Entwicklungshilfe“ eindeutig die Dominanz des Nordens zum

Ausdruck brachte, zielten Begriffe wie „Entwicklungszusammenarbeit“ oder

„Entwicklungspartnerschaft“ stärker auf Gleichberechtigung in der Zusammenarbeit ab.

„(Unter) Entwicklung“ wurde… in erster Linie wirtschaftlich gesehen und der wirtschaftiiche

Standard des Westens als Leitgröße definiert. „Entwicklungshilfe“ wurde verstanden als

Beziehungen, die dem Grundsatz folgten: „Probleme dort“, „Problemlösungen hier“… (158).

Als Lösung wurde vorwiegend „technische Hilfe“ gesehen. Durch Bereitstellung von Wissen

und Kapital sollte eine wirtschaftliche Modernisierung entstehen. Einen wichtigen Beitrag

sollte auch der Umweltschutz leisten, der durch die von der „Weltkommission für Umwelt

und Entwicklung“ geforderten Nachhaltigkeit erreicht werden sollte. Ende des 20.

Jahrhunderts wurde Entwicklung durch Vorgabe der Weltbank und des Internationalen

Währungsfonds als „Strukturanpassung“ verstanden. Diese führte in vielen Ländern zu

Preiserhöhungen, die durch Aufstände in der Bevölkerung bekämpft wurden.

2



Als Folge wurde zu Beginn des 21. Jahrhunderts die Entwicklungsförderung stärker an die

Bedürfnisse der Bevölkerung angepasst, indem vorwiegend Hunger und Armut bekämpft

worden. Anstelle der Ausrichtung der Entwicklungsförderung auf Regierungen trat eine

konsequente Ausrichtung auf die Bedürfnisse der Individuen wie Zugang zu Nahrung,

Gesundheit und Schutz vor Gewalt. Die Erfüllung dieser offensichtlichen Bedürfnisse der

Bevölkerung geschah durch Bereitstellung von Impfstoffen, Antibiotika, Nahrungsmitteln,

verbessertes Saatgut, Bau von Straßen und Wasserleitungen sowie Bildungsförderung.

3.2. Deutsche Entwicklungspolitik

Auch die deutsche Entwicklungspolitik hat aus Fehlern in der Vergangenheit gelernt und

nicht mehr die Förderung der eigenen Interessen in den Mittelpunkt gestellt, sondern eine

Partnerschaft gefördert, die stärker die Interessen der Länder des Südens und ihrer

Bevölkerung in den Mittelpunkt stellte. Ziel ist eine globale Partnerschaft, die für alle Länder

Verantwortung übernimmt. Hierfür wurden acht Handlungsfelder identifiziert, die zentrale

Zukunftsfragen aufgreifen:

1. Ein Leben in Würde weltweit sichern

2. Natürliche Lebensgrundlagen bewahren und nachhaltig nutzen

3. Wirtschaftswachstum mit Nachhaltigkeit und menschenwürdiger Beschäftigung

verbinden

4. Menschenrechte und gute Regierungsführung fordern und fördern

5. Frieden schaffen, menschliche Sicherheit stärken

6. Kulturelle und religiöse Vielfalt respektieren und schützen

7. Innovationen, Technologien und Digitalisierung für transformativen Wandel nutzen

8. Die neue globale Partnerschaft und Multi-Akteurs-Partnerschaft für die Umsetzung

entwickeln“(237).

Diese Zukunftscharta hat das Bundesministerium für wirtschaftliche Entwicklung und

Zusammenarbeit 2015 veröffentlicht.

Die Ziele berücksichtigen Konzeptionen, die von kirchlichen und zivilgesellschaftlichen

Organisationen entwickelt worden, die im folgenden Kapitel dargestellt werden.

4. Kirchen, Zivilgesellschaft und Privatwirtschaft in den Nord-Süd-

Beziehungen

Der Kampf gegen Kolonialismus und sein Ende haben in den 1950 er und 1960 er Jahren zu

einer Neuorientierung der Kirchen geführt. Sie sahen ihre Aufgabe nicht mehr nur in der

Verkündung und Verbreitung des Glaubens, sondern haben sozial- und bildungspolitische

Projekte entwickelt, die Manifeste der christlichen Nächstenliebe waren und diese praktisch

umsetzten.

Einflussreichstes Beispiel war die Befreiungstheologie, die in Lateinamerika entwickelt wurde

3



und dem sozioökonomischen Kampf der ärmsten Bevölkerungsschichten eine Stimme geben

sollte.

Oft in Kooperation mit den Kirchen stand die „Dritte-Welt-Bewegung“, die eine Vielzahl von

Aktivist*innen in unterschiedlichen Ländern umfasste. Nach Konrad J. Kuhn lässt sie sich in

drei Gruppen einteilen: Erstens gab es Hilfswerke, die häufig von Kirchen getragen wurden,

zweitens Gruppierungen mit häufig studentischem oder kirchlichem Hintergrund, die sich

durch politische Aktionen auszeichneten. Ihnen ging es weniger um Geld, sondern um die

Sensibilisierung von Politik und Zivilgesellschaft. Die dritte Gruppe bildeten die

„Solidaritätskomitees“, die politische Umbrüche und Revolutionen zum Beispiel in Chile

finanziell und personell unterstützen.

Ähnlich orientiert war die „Internationale Solidarität“ der bundesdeutschen Studentenschaft

zwischen 1956 und 1968, die einen antiimperialistischen und sozialrevolutionären Kurs

vertrat.

1968 veröffentlichte eine Gruppe von reformierten Theolog*innen und anderen kirchlichen

Aktivist*innen die „Erklärung von Bern“, welche die unfairen Handelsbeziehungen als

Ursache der Unterentwicklung benannte. In ihrem Manifest forderte sie, nicht mehr zu

geben, sondern weniger zu nehmen: „Für Waren aus den Entwicklungsländern muss ein

gerechter Preis bezahlt werden, damit die dort geleistete Arbeit besser entlohnt werden

kann“ (297). Ziel war der „Fairtrade“, der unter anderem in „Dritte-Welt-Läden“ umgesetzt

wurde. Diese hatten zwar nur einen bescheidenen Umsatz, waren aber als Protestbewegung

gegen wirtschaftliche und soziale Ungleichheit erfolgreich.

4.3. Multinationale Großkonzerne im globalen Süden

Konträr zum Berner Manifest und den Dritte-Welt-Läden haben transnationale Konzerne eine

neokoloniale Politik betrieben, die darin besteht, formal unabhängige und souveräne Staaten

in ihrer Politik und ihren Wirtschaftssystemen zu lenken. „Das Ergebnis des

Neokolonialismus ist, dass ausländisches Kapital für die Ausbeutung und nicht für die

Entwicklung der weniger entwickelten Teile der Welt eingesetzt wird“ (318). Dadurch wird die

Kluft zwischen den armen und reichen Ländern vergrößert, statt sie zu verringern. Als

Beispiel für diese Form des Neokolonialismus wird der französische Konzern Balloré

angeführt, der mehrere afrikanische Staatspräsidenten bei Wahlen unterstützt habe und

dafür durch wirtschaftliche Vorteile für das Unternehmen entlohnt worden sei.

5. Erinnerungskämpfe und Erinnerungspolitik

Gleichheit zwischen den Ländern des Nordens und des Südens lässt sich nicht nur durch die

ohne Zweifel unerlässliche Veränderung der wirtschaftlichen Verhältnisse erreichen.

Notwendig ist auch die Aufarbeitung der sozialen und psychischen Probleme, die durch

Versklavung und koloniale Unterdrückung entstanden sind. Traumata der Geschichte, die

4



durch Ausbeutung, Unterdrückung und Vernichtung unschuldiger Menschen entstanden

sind, müssen durch gemeinsame Aufarbeitung von Opfern und Tätern behoben werden.

Dies gilt für den Holocaust und den Kolonialismus gleichermaßen.

Afrika ist ein Kontinent, der durch asymmetrische und entmenschlichte Herrschaft versklavt

wurde und davon bis heute geprägt ist. Es muss sich davon befreien, indem es sich der

Epoche der Schande und des Vergehens in einem Akt der Selbstreinigung stellt.

Für die Versöhnung ist es wichtig, dass sie beide Seiten an der Aufarbeitung beteiligen. Der

südafrikanische Bischof Desmond Tutu hat dadurch zum Ende der Apartheid und der

Rassentrennung beigetragen. Den Europäern kann nur verziehen werden, wenn sie sich zu

ihrer Schuld bekennen.

5.3. Deutschland und Namibia

Zwischen Deutschland und Namibia ist das bis heute nicht ausreichend geschehen. In der

Geschichtswissenschaft herrscht seit Ende des 20. Jahrhunderts Konsens darüber, dass die

Tötung von Ovaherero und Nama in der damaligen deutschen Kolonie Deutsch-

Südwestafrika zu Beginn des 20. Jahrhunderts als Völkermord zu bezeichnen ist. Mit der

Vernichtung von Menschen war auch Enteignung, Vertreibung, Deportation, Vergewaltigung

und Zwangsarbeit verbunden. Noch 2003 hat sich der damalige deutsche Außenminister

Joschka Fischer geweigert, eine „entschädigungsrelevante“ Entschuldigung auszusprechen.

Dies entsprach der Position der Regierung, Deutschland sei zwar moralisch, nicht aber

rechtlich verantwortlich, um Entschädigungszahlungen vorsehen zu können.

2021 gab es zwar eine „Joint Declaration“ zwischen der Bundesrepublik und der Republik

Namibia, die als „Aussöhnungsabkommen“ bezeichnet wurde. Sie ist aber bis heute nicht

unterzeichnet und umgesetzt worden, weil die Vertreter*innen der Herero und Nama nicht an

den Verhandlungen beteiligt waren und ihre Entschädigungsansprüche nicht durchsetzen

konnten. Zwar wurden Entwicklungsprojekte und ihre Finanzierung durch die Bundesrepublik

konzipiert, nicht jedoch die direkte Entschädigung der Nachfahren der Opfer. Die neu

gewählte namibische Präsidentin Netumbo Nandi-Ndaitwah hält den Druck auf Deutschland

aufrecht ,mehr als Symbolpolitik zu tun und Reparationen zu leisten, wie einem Artikel der

„taz“ vom 14.1.2026 zu entnehmen ist.

Diskussion 

Internationale Solidarität zur Förderung des globalen Südens lässt sich nur verwirklichen,

wenn die von kirchlichen und zivilgesellschaftlichen Gruppen entwickelten Konzepte für die

Förderung des globalen Südens umgesetzt werden.

Der Neoliberalismus ist eine Fortsetzung der rassistischen Diskriminierung, wenn er für die

Ungleichheit der Nationen des Südens deren Bewohneri*nnen wegen mangelnder Leistung

verantwortlich macht und nicht das Weltwirtschaftssystem.

5



Ebenso wie im Norden lässt sich auch im globalen Süden Armut nur durch strukturelle

Änderungen der Gesellschaft und Wirtschaftssystems bekämpfen. Wesentliche Beiträge sind

eine angemessene Bezahlung der Arbeiter*innen des Südens, Schuldenerlass als

Kompensation der kolonialen Ausbeutung und Akzeptanz der Verantwortung der

Industrieländer des Nordens für die zum Teil katastrophalen Folgen der Klimaveränderungen

im Süden.

6


